Многовековой феномен взаимодействия религии и армии

Лаврикова Наталия Игоревна

Храбров Игорь Алексеевич

# *Введение*

Взаимодействие религии и армии — это многовековой феномен, который оставил глубокий след в истории человечества. На протяжении тысячелетий эти две сферы жизни тесно переплетались, оказывая взаимное влияние и формируя как цивилизации, так и конфликты. Религия служила источником моральных и идеологических обоснований для войн, а армия, в свою очередь, способствовала распространению религиозных идей и институтов.

# *1. Религиозные основы воинской культуры в древности*

В древних цивилизациях религия играла определяющую роль в формировании воинской культуры, оправдывая и легитимизируя военные действия. Боги и богини часто выступали как покровители воинов, а война рассматривалась как божественное предназначение или средство восстановления космического порядка.

Древний Египет: Фараоны, считавшиеся божественными правителями, считали войну своим священным долгом. Военная победа была доказательством божественной благосклонности, а поражение - знаком божественного гнева.

Древняя Греция: Боги Олимпа, особенно Арес, оказывали покровительство воинам во время битв. Военная доблесть и мужество считались высочайшими добродетелями, идеалом греческого воина был "хоплют" - воин, одетый в полную броню, олицетворявший гармонию тела и духа.

Древний Рим: Римские легионы были мощным инструментом завоеваний, а религия играла важную роль в их дисциплине и моральном духе. Римские боги Марс и Юпитер считались покровителями войск, а религиозные обряды и праздники служили для укрепления сплоченности легионов.

# *2. Религия и армия в средневековье: крестовые походы*

Средневековье стало эпохой тесной связи религии и армии, особенно в контексте крестовых походов. Папа Римский объявлял крестовые походы священной войной против неверных, обещая прощение грехов и вечную жизнь в раю тем, кто участвовал в них.

Крестовые походы: Религиозный фанатизм и идея "освобождения Святой Земли" привели к множеству кровавых войн. Крестоносцы часто убивали невинных людей и грабили города, что привело к ужасным последствиям для всего христианского мира.

Рыцарство: Рыцарство, как воинская система, было тесно связано с христианскими ценностями. Рыцари клялись служить Богу, защищать слабых и бороться с неправедностью. Однако идеалы рыцарства часто противоречили реальности крестовых походов, где насилие и жестокость были распространены.

Кресто́вые похо́ды — серия религиозных военных походов XI—XV веков из королевств Западной Европы, инициированных и направляемых Латинской церковью против мусульман, язычников и еретиков[1].

В узком смысле — походы 1096—1204 годов в Палестину, направленные на «освобождение святынь христианства»[2] (в первую очередь Иерусалима с Гробом Господним). В более широком смысле — также и другие походы, провозглашаемые римскими папами, в том числе более поздние, проводившиеся с целями обращения в христианство язычников Прибалтики и подавления еретических и антиклерикальных течений в Европе (против катаров, гуситов и др.).

В 1095 году папа Урбан II на Клермонском соборе провозгласил Первый крестовый поход. Он поддерживал византийского императора Алексея I в его борьбе против турок-сельджуков и призывал к вооруженному паломничеству в Иерусалим, что нашло восторженный отклик у представителей всех социальных слоёв Западной Европы. У первых крестоносцев были самые разные мотивы, в том числе религиозное спасение, выполнение феодальных обязательств, возможность обрести воинскую славу, а также заполучить экономическое или политическое преимущество. Поздние крестовые походы проводились обычно более организованными армиями, иногда во главе с королём. Всем выступавшим в поход были дарованы церковные индульгенции. В результате первоначальных успехов было создано четыре государства крестоносцев: графство Эдесса; княжество Антиохия; Иерусалимское королевство; и графство Триполи. Присутствие крестоносцев в той или иной форме закрепилось в регионе вплоть до падения Акры в 1291 году. После чего крестовых походов с целью возвращения Святой Земли не проводилось.

Параллельные военные кампании на Пиренейском полуострове против мавров и в северо-восточной Европе против языческих западнославянских, балтийских и финских народов (Северные крестовые походы) также назывались крестовыми походами — порой спустя много времени после окончания событий — ввиду получения одобрения Римско-католической церкви и того, что военные кампании были организованы аналогичным образом, часто со схожей риторикой, символикой и знамёнами, что применялись во время кампаний на Ближнем Востоке. Другие санкционированные церковью военные кампании, называемые крестовыми походами, велись против еретических христианских сект (предшественников протопротестантизма), против Османской империи, а также по другим политическим причинам.

# *3. Религия в армиях Нового времени: национализм и империализм*

В Новое время религия продолжала оказывать влияние на военные действия, но ее роль стала менее доминирующей. Возникновение национальных государств и империализма привело к переосмыслению религиозных оснований войны.

Национализм: Национализм часто использовал религию для укрепления национальной идентичности и оправдания военных конфликтов. В эпоху национализма религия стала инструментом политики и использовалась для мобилизации народа на войну.

Империализм: Империалистические войны часто оправдывались религиозными идеями о "цивилизаторской миссии" и распространении христианства среди "диких" народов. Религия использовалась как инструмент колонизации и подчинения других народов.

*4. Религия и армия в XX веке: войны и идеологии*

XX век стал времени глубоких идеологических конфликтов, в которых религия играла важную роль. Мировые войны и революции продемонстрировали как религия может быть инструментом пропаганды и насилия, так и источником морального сопротивления.

Мировые войны: Обе мировые войны были пронизаны религиозными мотивами. В Первой мировой войне религия использовалась для укрепления патриотизма и мобилизации народа на войну. Во Второй мировой войне религия играла важную роль в противостоянии нацизму и коммунизму.

Холодная война: В эпоху Холодной войны религия стала одним из ключевых элементов идеологического противостояния между СССР и Западом. Религия использовалась как инструмент пропаганды и влияния в контексте "борьбы идей". Тесную связь с религией можно проследить в первой мировой войне.

До Первой мировой войны, Греческая православная церковь получала большую часть своих доходов от паломничества; однако война остановила паломничество, и последствия этого в сочетании с высоким налогом, взимаемым с тех, кто не хотел участвовать в войне[требуется уточнение] способствовали тому, что церковь занимала большие суммы денег, которые сделали ее неисправной [требуется уточнение] на время войны.

В других местах, когда христианские учреждения справлялись с последствиями войны, некоторые смогли сохранить себя и процветать, в то время как другие понесли большие потери. Война изменила отношения между христианами и мусульманами в Иерусалиме и объединила их общим неприятием еврейской иммиграции. Война также привела к образованию новых религиозных групп, таких как Палестинская ассоциация Египта. Война усилила религиозное внимание к охране Святой Земли и местным проблемам.

# *5. Религия и армия в XXI веке: глобализация и новые конфликты*

В XXI веке взаимодействие религии и армии приобретает новые черты в контексте глобализации и возникновения новых типов конфликтов. Религиозный экстремизм и терроризм становятся серьезной угрозой мировому порядку, а религия используется в качестве оправдания насилия и войны.

Религиозный экстремизм: Религиозный экстремизм использует религиозные идеи для оправдания насилия и террористических актов. Экстремистские группировки часто используют религию для мобилизации последователей и создания атмосферы страха и нетерпимости.

Войны и конфликты: Современные войны и конфликты часто имеют религиозную основу. В конфликтах в Ираке, Афганистане и Сирии религия играет важную роль в формировании идентичности конфликтующих сторон и в оправдании насилия. Большое внимание можно уделить событиям на ближнем востоке, а именно «арабской весне».

Ара́бская весна́ (араб. الربيع العربي‎‎) — название революционных событий, демонстраций и протестов, начавшихся в арабском мире 18 декабря 2010 года. В результате «Арабской весны» произошли революции в Тунисе и Египте; гражданская война в Ливии, которая привела к падению режима; массовые протесты в Бахрейне, Алжире, Ираке, Иордании, Марокко и Омане; и менее значительные протесты в Кувейте, Ливане, Мавритании, Саудовской Аравии, Судане и Западной Сахаре. Гражданские восстания в Сирии и Йемене, переросли в полномасштабные региональные конфликты, которые перешли границы некоторых государств, спровоцировали рост радикальных течений, вызвавши появление так называемого «Исламского государства» или его ещё называют ДАИШ (ИГИЛ). В настоящий момент вся политическая, религиозная и социальная напряжённость, которая присутствует на Ближнем Востоке представляет собой одну глобальную проблему для всего человечества, требующую немедленного разрешения.

В большинстве случаев, когда возникает социальный конфликт разного масштаба в арабских странах, то часто его участники апеллируют к религиозным нормам ислама для того, чтобы довести свою правоту или чтобы решить ту или иную проблему. Так, например, на сегодняшний день Ирак, фактически, разделён по религиозному признаку, поскольку в иракском обществе идёт борьбе между двумя ветвями ислама – шиитами и суннитами. Это историческое разделение ислама есть также и в других арабских странах. Однако именно в Ираке, это расхождение стало идеологической основой для серьёзного социального-политического кризиса, ислам стал предметом спекуляции между враждующими группами. Такое же развитие событий происходит и в Сирии, где враждующие между собой группы представляют различные направления ислама. Алавитское официальное правительство Башара Асада поддерживается шиитами Ирана, Ливана, Ирака и Йемена. Сирийская же оппозиция имеет суннитскую опору в лице большинства стран исламского мира.

Таким образом, «Арабская весна» стала важным социально-политическим явлением в арабском мире. Несмотря на традиционную значимость религиозным исламских норм для арабского общества, арабские революции происходили не под религиозными лозунгами, а из-за причин социально-экономического характера. Сами по себе социальные конфликты на почве разного толкования исламского вероучения, являются распространённым феноменом в арабских странах. В то же время, наблюдается тенденция к использованию религиозных предписаний ислама для решения различных конфликтов между социальными группами в арабском мире. Тем не менее, «Арабская весна» стала одной из причин возникновения ИГИЛ и других радикальных группировок, как реакция на либерализацию и вестернизацию арабского социума. Из-за широкой популяризации радикальных воззрений на ислам, в мире происходит подмена понятий, а именно исламский фундаментализм часто интерпретируется как само исламское вероучение, что является ошибочным и недопустимым. Правильное понимание ислама как религии должно способствовать, как урегулированию существующих конфликтов на Ближнем Востоке, так и недопущению новых в этом нестабильном регионе.

Таким образом, взаимодействие религии и армии - это сложный и многогранный феномен, который продолжает оказывать влияние на современный мир. Религия может служить как источником морального оправдания для войны, так и инструментом насилия и терроризма. Понимание исторических корней этого взаимодействия необходимо для того, чтобы решать современные проблемы, связанные с религией и войной.

*Список литературы*

1. Джон Херман "Идея священной войны"
2. Рене Генон "Царство количества и царство благодати"
3. Ник Крис "Религия и война"
4. Джон Л. Эспозито "Религиозный терроризм"
5. Эдвард Сейд "Ориентализм"
6. Карл фон Клаузевиц "О войне"